Procesos de secularizacion y laicidad en Argentina: una mirada desde la articulacion
entre bioética y creencias religiosas catélicas.'

Gabriela Irrazabal

girrazabal@ceil-piette.gov.ar

CEIL-PIETTE CONICET, Buenos Aires Argentina.

Resumen: En esta ponencia me propongo indagar sobre la intervencion y creciente
preocupacion de ciertos grupos catdlicos en la bioética como un desafio hacia los
procesos de secularizacion y laicidad en la Argentina. Para finales de la década de 1990,
la Iglesia Catdlica toma singular interés en la bioética como disciplina y, a partir de ella,
procura regular y monitorear los avances cientificos en el area de la biomedicina. Los
grupos religiosos que manifiestan interés en la bioética intentan influir sobre decisiones
que conciernen a la regulacion en torno al inicio, la reproduccion y el fin de la vida y los
limites de la ciencia. Consideran que es la Iglesia Catolica, y no el Estado, la que debe
establecer las normas de lo posible en lo concerniente a la vida de los individuos. Por
ello, este fendomeno permite reflexionar sobre las nuevas constelaciones de la produccion
religiosa en la Modernidad latinoamericana y los procesos de secularizacion y laicidad

como un ambito de disputa, reconfiguracion y transformacion.

Palabras clave: Bioética, Catolicismo, Laicidad, Secularizacion, Argentina

Abstract: This paper will analyze the intervention and growing concern of Catholic
groups in Bioethics as a challenge to the process of secularization and laicité in
Argentina. At the end of the 1990s, the Catholic Church gains interest in bioethics as a
discipline because it allows the regulation and monitoring of scientific developments in
biomedicine. The religious groups that are interested in bioethics try to influence on

decisions about the regulation of the beginning, reproduction, end of life and the limits to

" El titulo de la presente ponencia surgié de un trabajo en conjunto con Marcos Carbonelli, politdlogo
argentino especializado en el andlisis del Pentecostalismo. Agradezco sus aportes respecto al creciente
interés de los agentes evangélicos en temas relacionados a la bioética. Hemos publicado juntos el articulo
Catolicos y Evangélicos. ;Alianzas religiosas en el campo de la bioética? Nomadas, Revista Critica de
Ciencias Sociales y Juridicas | 26 (2010.2) disponible en
http://revistas.ucm.es/cps/15786730/articulos/NOMA 1010240269A .PDF




Science. They believe that the Catholic Church, and not the State, should establish the
norms that regulate the life of the individuals. That is why this phenomenon allows
thinking over the new constellations of the religious production in the Latin-American
Modernity and the process of secularization and laicité as a space of dispute,

reconfiguration and transformation.

Key words: Bioethics, Catholicism, laicité, secularization, Argentina

Introduccién

Para poder dar cuenta de la articulacion entre la bioética y las creencias religiosas
catolicas realizaré un recuento de los principales trabajos que han dado cuenta del
surgimiento de la disciplina o que han tocado tangencialmente alguno de los temas de los
que ella se ocupa. En primer lugar, recopilaré los trabajos que los propios bioeticistas y
filésofos latinoamericanos toman como puntos de referencia para dar cuenta del origen y
desarrollo de la bioética como disciplina.  En segundo lugar, y ante la escasez de
estudios que aborden a la bioética desde las ciencias sociales, presentaré los principales
trabajos que desde estas disciplinas han abordado de manera tangencial alguno de los
temas “bioéticos”. Luego, me focalizaré en las estrategias de algunos grupos catdlicos
especializados en bioética y, por ultimo, indicaré algunas reflexiones sobre los desafios
que este fendmeno presenta para los procesos de secularizacion y laicidad en Argentina.

El relato de los propios bioeticistas y filosofos latinoamericanos indica que la
Bioética emerge en la década de 1970 a partir de los dilemas que el avance de las
biotecnologias y el desarrollo del capitalismo contemporaneo generaron en la comunidad
cientifica (Gonzalez Valenzuela, 2008: 11). Existen distintas versiones sobre los origenes
de esta disciplina que pueden rastrearse — principalmente- en pensadores de los Estados
Unidos como V. R. Potter (el primero en utilizar el término), D. Callahan, W. Reich y A.
Hellegers. También entre sus precursores hubo tedlogos (catdlicos y protestantes) como
J. Fletcher, P. Ramsey, K. Rahner y R. Mc Cormick (Sadaba, J., 2009:158) En general,
los desarrollos de los bioeticistas pueden sintetizarse en tres grandes temas: a) un primer
grupo de trabajos se orienta a afirmar que la bioética se apoya en distintas corrientes de la

Etica y la Filosofia para su fundamentacion teoérica (Luna, 2009:24, Tealdi, 2008: 126);



b) un segundo conjunto de autores ha tratado de establecer divisiones dentro de la
bioética teniendo en cuenta las problematicas especificas que abarca a las que denominan
“dilemas”: inicio, reproduccién y fin de la vida. La mayoria de estos trabajos se encargan
de proponer soluciones practicas para los conflictos que estos temas producen en el
ambito de la biomedicina (especialmente interrupcion voluntaria de embarazos,
eutanasia, eugenesia, status del embrién humano “como persona”, su utilizacion para la
investigacion cientifica y su grado de “dignidad” (Vazquez, R., 2007); ¢) un tercer grupo
de trabajos presentan desarrollos tedricos que sostienen la existencia de una relacion de
mutua interdependencia entre la Bioética y el Derecho que han dado origen a un marco
legal internacional en materia de bioética y derechos humanos en el ambito de las
Naciones Unidas (Casado, M., 2009:181).

En paralelo con los desarrollos tedricos de la Filosofia, la Etica y el Derecho en el
contexto del Vaticano elaboran una corriente de Bioética desarrollada por tedlogos y
miembros de la jerarquia catdlica en el marco de la Pontificia Academia para la vida
fundada en 1994 con el objetivo de monitorear los avances de la Biomedicina y el
Derecho que “afecten a la moral cristiana y al Magisterio de la Iglesia” (Cfr. Pontificia
Academia para las Ciencias, 1996). Su principal representante es el Cardenal E. Sgreccia,
quien autodenominé a la corriente de “bioética vaticana” como “bioética personalista
ontolégicamente fundada” (Sgreccia, E., 2009) (en adelante bioética personalista). Este
Cardenal fue el primer director del programa de doctorado en Bioética de la Universidad
Catolica del Sacro Cuore de Roma, escuela a la que asistieron numerosos religiosos/as y
laicos/as argentinos/as a formarse (Irrazdbal, G., 2008). Esta corriente se propone con
fundamentos de pretension universalista e insta a los/as profesionales catdlicos/as
laicos/as a participar en espacios biomédicos y cientificos desde su fe (Cfr. Dignitas
Personae, 2008). Asi, tal como sostiene J. Gonzdlez Valenzuela (2008:36 y ss.) en la
actualidad emerge un conflicto entre lo que ella llama “Bioética Laica” y “Bioética
Confesional”. J. Sadaba (2009:158) da cuenta de que clérigos, laicos/as y tedlogos/as
tienen hoy maestrias, doctorados, catedras, publicaciones, institutos y una industria
editorial relacionadas con la Bioética. A pesar de que estos autores mencionan la

existencia de una “bioética confesional”, existen escasos estudios sociales que



profundicen sobre la particular relacion de la bioética con la religion y las creencias (Cfr.
Pastor Garcia, L., 2008).

Ademas, como ya mencionamos hay escasos trabajos que estudien
sociologicamente a la bioética tanto “laica” como ‘“confesional”. Sin embargo, en el
campo de las ciencias sociales existe una amplia variedad de investigaciones relacionadas
con la reproduccion, el aborto y las sexualidades — temas centrales de la bioética- en
especial a partir de la visibilidad publica que adquieren los derechos sexuales y
reproductivos como demandas y reivindicaciones de los movimientos de derechos de
mujeres, feministas, Gays, Lesbianas, Travestis, Transexuales, Bisexuales e Intersexos
(GLTTBI) y movimientos por la salud sexual y reproductiva (Petracci, M. y Pecheny, M.,
2009:38). La sexualidad entendida como “parte integral de una matriz de fuerzas sociales,
econdmicas, culturales y relacionales”, segun R. Petchesky (2008) es parte fundamental
del discurso publico en las sociedades contemporaneas a partir de las ultimas cuatro
décadas y se encuentra en los limites entre lo privado y lo publico (Cfr. Petracci, M. y
Pecheny, M. 2009). En Argentina, existen diversas formas de concebir la sexualidad (o
las sexualidades) desde las ciencias sociales. Desde el feminismo y los estudios de género
se han hecho aportes para comprender las dindmicas de la violencia generalizada contra
las mujeres: violencia sexista y sexual, reproductiva y de género en nuestro pais y
Latinoamérica (Cfr. Chejter, S. 2007; Travaglini y Alanis, 2007) Por otro lado se la
concibe como parte de una nocidon de salud integral que incluye anticoncepcion,
embarazo, aborto, infertilidad, lactancia, maternidad, enfermedades de transmision sexual
y mortalidad materna/supervivencia de los hijos (Cfr. Pantelides y Bott, 2000:12). En este
sentido se llevan a cabo estudios que ilustran cuales son las condiciones desiguales de
acceso a la salud especialmente la sexual y reproductiva — como derecho-, tanto de
varones como de mujeres (Cfr. Lopez, E. Findling, L. y Abramzon, M. 2006). Distintos
abordajes desde las ciencias sociales han estudiado en profundidad la situacion del
aborto. (Cfr. Pecheny, M. y Petracci, M., 2009; Ramos, S. Romero, M. y Bergallo, P.,
2009). Al analizar esta vasta literatura se observa que en reiteradas oportunidades los/as
autores/as destacan a las convicciones religiosas y en especial a las jerarquias de la
Iglesia Catdlica como uno de los principales “actores que obstaculizan” la ampliacion

del acceso al “aborto legal y seguro” y a los métodos anticonceptivos establecidos en los



Programas de politicas publicas sobre Salud Sexual y Procreacién Responsable (Cfr.
Petchesky, 2008). Desde el campo de la sociologia de la religion, M. Tarducci (2001;
2005) y J. M. Vaggione (2005) ponen en evidencia que lo religioso y las creencias son
dimensiones intervinientes en los debates publicos sobre salud y derechos sexuales y
reproductivos en las ultimas décadas ya que observan, hay una creciente corriente de
activismo religioso con posturas favorables o en contra de la anticoncepcién o la
despenalizacion del aborto.

Siguiendo la linea de M. Tarducci y J.M. Vaggione, los resultados de la Primera
Encuesta de Creencias y Actitudes Religiosas de Argentina (Cfr. Mallimaci, F. et. Al,
2008) y los aportes de A.M. Bidegain (2005) considero necesario articular los trabajos de
las ciencias sociales que han abordado tangencialmente los “temas de bioética”
(sexualidades, reproduccion, aborto, etc.) con los aportes de la sociologia de la religion
ya que entiendo que este fendmeno de presencia de una bioética confesional se enmarca
en lo que J. Casanova (1999:18-22) indica como proceso de desprivatizacién de la
religion en el mundo moderno por el cual las diversas tradiciones religiosas se rehuisan a
aceptar el papel privatizado y marginal que las “teorias de la secularizacion y la
modernidad” les habian reservado (Berger, P, 1967:151 y ss.). Segin J. Casanova, el
catolicismo — especialmente a partir de la década de 1960 cuando se manifestd
publicamente en contra de la utilizacion de anticonceptivos-, pretende ser una religion
moderna y publica a la vez. Su caracter publico puede determinarse principalmente por la
posicion estructural que tiene esta religion entre la Sociedad y el Estado (Casanova, J.,
1999:22). Ilustran este fenomeno los trabajos de los socidlogos de la religion sobre la
presencia publica del catolicismo en Argentina, que indican que hay una dindmica de
relaciones entre el Estado y la Iglesia Catolica de complementariedad, competencia y
yuxtaposicion (Esquivel, J. 2009:172; Mallimaci, 2007:117 y ss.; Donatello, L., 2007).
Desde estas investigaciones se ha dado cuenta de la presencia histérica de movimientos
religiosos en Argentina que rechazan el espacio de lo privado y que se auto-comprenden
como “instancias politicas en sentido amplio” (Mallimaci, 2007:123) Es en esta linea que
exploraré la articulacion entre la bioética y las creencias religiosas catdlicas ya que
considero que esta vinculacion permite a ciertos movimientos religiosos resignificar y

reorientar acciones politicas histéricamente arraigadas en mi pais.



Bioética e Iglesia Catodlica: una dimension politico-practica

A partir de resultados parciales de mi investigacién doctoral puedo dar cuenta de
cuatro formas o dimensiones de hacer bioética personalista, en el marco de la doctrina de
la Iglesia Catolica en el area metropolitana de Buenos Aires, con repercusiones a nivel
nacional (Cftr. Irrazébal, G. 2008). La primera, desde el ambito académico-confesional es
la formacion de especialistas, luego la participacion en comités hospitalarios de bioética,
la presentacion de casos judiciales en tribunales federales o locales (en linea con un
bioderecho) y por tltimo la “bioética en el parlamento” como parte de un proceso amplio
de asesoria legislativa a diputados y senadores nacionales.

Asi, desde la academia confesional, docentes universitarios, investigadores e
intelectuales, forman profesionales de la salud, abogados e “interesados en la bioética”
para dotarlos de herramientas tedricas y conceptuales que les permitan tomar decisiones
en su practica profesional. Uno de los principales intereses es que estos “interesados en la
bioética” integren comités hospitalarios en el sistema de salud publica. La formaciéon
implica no solamente maestrias y especializaciones de posgrado sino también cursos
cortos en los cuales se brindan recursos para poder aplicar en la practica profesional,
jornadas, congresos y simposios donde se debaten y se exponen los modelos de decision
que resultan mas utiles para resolver casos de aborto, eutanasia, trasplantes de 6rganos y
también reproduccion asistida. Los docentes, que se auto-comprenden como “maestros”
formando “discipulos”, son generalmente filésofos y médicos que han realizado
postgrados y especializaciones en bioética en universidades de Europa y Estados Unidos.
Actualmente, las primeras cohortes de egresados de posgrados en las universidades
confesionales locales ya estan comenzando a dictar sus propios cursos. Los profesores de
derecho también tienen un papel importante en la formacion sobre bioética debido a que
las decisiones en el marco de los comités deben estar en concordancia con la legislacion
vigente. Médicos/as, enfermeras/os y abogados/as son los publicos principales a los que
estan dirigidos estos cursos (no todos reconocidos oficialmente por la Estado). Estudian
en conjunto y se capacitan para trabajar de manera articulada e interdisciplinaria. Esta
forma de hacer bioética también incluye la exposicion de ponencias en jornadas

cientificas y la publicacion de articulos en revistas académicas indexadas.



Una vez adquiridos los conocimientos basicos, el préximo paso es ingresar en los
comités y tomar decisiones bioéticas en el ambito de la salud publica. Las
representaciones en torno a las consecuencias de las decisiones médicas en los comités
hospitalarios se relacionan con la nocion de "hacer el bien como fin Gltimo". Hay temas
como el aborto (y anticoncepcidn), o la eutanasia, dentro del amplio espectro de topicos
de la bioética, sobre los cuales los decisores catolicos - en el hospital publico - no logran
una posicion univoca, por un lado porque se encuentran en los comités con profesionales
que tienen otras perspectivas ideoldgicas y por otro, por la propia diversidad al interior
del catolicismo y los procesos de individuacion que hacen que las personas vivan su fe
alejados de los postulados doctrinales (Giménez Béliveau, V, 2009). Es en este momento
cuando llevan la praxis bioética a los tribunales. Alli, se presentan los mismos casos que
los comités hospitalarios no pudieron resolver. Los abogados entrenados en bioética
pretenden que una "voz imparcial" se expida y de "a cada uno lo suyo" porque entienden
que "las leyes terminan diciendo, lo que los jueces resuelven que ellas dicen." Esta
dimensiéon de la praxis bioética es un mecanismo muy aceitado que implica la
presentacion de escritos judiciales ante jueces ideologicamente afines. Esta dimension de
la “bioética practica” adquiere singular importancia debido a que las sentencias judiciales
se toman como fundamento y base para modificar o formular nuevas leyes en el
parlamento.

Por ultimo, y en relacién con lo anterior, en el transcurso del ultimo afio
proliferaron cursos y jornadas sobre “bioética en el parlamento” debido al requerimiento
de las comisiones de salud de los parlamentos locales y el Congreso de la Nacion que
implicancias de algunos proyectos de ley. Este es el caso de los proyectos sobre protocolo
de atencion en casos abortos no punible en la Legislatura de la Ciudad de Buenos Aires a
fines de 2008, las propuestas legislativas sobre fertilizacion asistida que se trataron en la
comision de salud de la Camara de Diputados de la Nacion a fines del 2009 y las leyes de
comités hospitalarios de bioética (clinica y de investigacion) en Ciudad de Buenos aires,
sancionadas a principios de 2010.

Considerando que el catolicismo es una construccion social diversa y heterogénea
ya que en €l coexisten posturas doctrinales e ideologicas diferentes, distintas maneras de

vivir la fe y practicar los ritos religiosos (Giménez Béliveau, 2008), en el ambito de la



bioética personalista estas diferencias también se encuentran presentes. El recorrido por
trayectorias socio-religiosas de los agentes que hacen bioética personalista — que estan
simultdneamente en los comités hospitalarios, llevan adelante cursos y seminarios de
posgrado, participan como especialistas en comisiones legislativas y/o llevan casos a la
justicia, indica la presencia de varios miembros (laicos y religiosos) de distintas érdenes y
movimientos catolicos. Hay una variada gama de bioeticistas catolicos entre los que se
incluyen miembros del Opus Dei, de la orden de San Agustin, del movimiento apostélico
de Shoenstatt, FASTA (Federacion Santo Tomés de Aquino), militantes a favor de los
derechos humanos y la teologia de la liberacion. En el Gltimo tiempo he detectado el
interés de otras ordenes y movimientos apostolicos que ya empezaron a generar sus
propias publicaciones, motivadas por el incentivo de las jerarquias a “testimoniar la fe en
el ambito de la biomedicina y la bioética”. Aunque con diferencias y matices
historicamente arraigados, todos estos agentes catdlicos que participan de los debates
bioéticos tienen ciertos puntos de acuerdo y anclaje identitario que les permiten ser parte
del mismo ambito, dejando de lado los antagonismos historicos existentes, con el interés
de conservar y perpetuar la existencia de la propio campo (Bourdieu, 1990:131) de la
bioética personalista, que entienden como la “bioética verdadera”. Ademas, un interés
fundamental radica en la intencion de transmitir, perpetuar y legitimar la doctrina de la
Iglesia Catolica apropiandose de un discurso cientifico.

Dos espacios de formacidn catolica en bioética con el mismo objetivo

En este apartado me propongo exponer dos ejemplos de entrenamiento en bioética
en el marco de la doctrina de la Iglesia Catdlica que tienen como objetivo formar
laicos/as para participar de un comité de ética de hospitales publicos. Los dos espacios de
formacion se encuadran en el marco de universidades privadas. La primera, en una
universidad declaradamente catdlica con una orientacion especifica en biomedicina y la
segunda, en una casa de estudios no confesional que dicta sus clases de bioética en aulas
de una congregacion religiosa con una orientacion mas filosofica. La coordinacion
general de los cursos es llevada a cabo por religiosos/as y las clases son dictadas por
laicos/as (algunos miembros de comités de bioética de hospitales publicos).

La primera propuesta didactica, en el marco de una universidad declaradamente

confesional, plantea una dindmica de clases en las cuales se dan a conocer versiones



sobre los origenes de la bioética y distintos autores que han desarrollado modelos para la
toma de decisiones en contextos biomédicos. Al comenzar las clases, los/as docentes
desarrollan cada una de las propuestas bioéticas con el objetivo de ensefiar al final del
curso “el mejor” de todos los métodos para la toma de decisiones que se disenaron en el
marco de la bioética personalista 0 no la contradicen en sus principales postulados. El
objetivo didactico es que los participantes del curso puedan detectar formas de decidir y
estén preparados para criticarlas. Se hace una distincién implicita entre autores “buenos y
malos”. Entre “los malos” estarian los relacionados al utilitarismo, a la casuistica y a la
narrativa. Los desarrollos de la de la teoria de los principios de T. Beauchamp y J.
Childress” son criticados por sus supuestos pero valorados por su facilidad de aplicacion
practica y la buena repercusion que tienen entre los profesionales de la biomedicina.
Entre “los buenos” estan los desarrollos de D. Gracia, los del propio E. Sgreccia y los de
M. Calipari (discipulo de Sgreccia cuyo método resulta recomendado). Durante cada
clase los/as docentes exponen estos desarrollos teoricos realizando la técnica del “role
play” para aplicarlos a la hora de tomar una decision en un comité hospitalario. Asi, se
conforman grupos entre los asistentes al curso respetando una cierta interdisciplinariedad
y se otorgan “casos reales” con el objetivo de consensuar una decision conjunta. A la
hora de exponer su tarea colectiva los participantes expresan ““este comité de bioética ha
decidido...” y los/as docentes se encargan de aclarar “este comité sugiere...” haciendo
énfasis en que las declaraciones de los comités hospitalarios no son vinculantes sino
consultivas y que una de las tareas principales es lograr que el personal hospitalario
consulte con frecuencia al comité.

Al finalizar el curso los/as profesionales logran concluir que el “método Calipari”
es el adecuado para la toma de decisiones bioéticas (en comités de bioética clinica) El
“método Calipari” se inscribe en la tradicion de E. Sgreccia y, segiin quienes lo aplican,
ha logrado simplificar los razonamientos para tomar decisiones. El fundamento central,

en linea con los desarrollos de la Academia Pontificia para la Vida, es que se debe

? Hay cuatro principios en bioética definidos por los autores T. Beauchamp y J. Childress. En este trabajo
no se hara un analisis de los postulados de estos autores sino de la forma en que son transmitidos por este
grupo catdlico. Para ampliar informacion sobre estos principios ver Beauchamp, TL y J. Childress (1999),
Principios de ética biomédica. Barcelona. Masson. Fernando Peliche, médico de un comité de bioética del
hospital de Rio Gallegos, Santa Cruz, Argentina afirma que estos principios son considerados en la
actualidad como el “nticleo candnico de la bioética”. Ver Peliche, F. (2005), Bioética, principios y después.
Disponible en http://www.fac.org.ar/ccve/llave/c065/peliche.php [acceso 17 de junio de 2009]



“amar, tutelar, servir y promover” la vida y también “curarse y hacerse curar”, esto es en
la medida de las posibilidades “recuperar la vida” sin excederse en la utilizacion de
elementos técnicos. Este método otorga a sus adeptos “medios de accion”, esto es,
determinados pasos a seguir en el proceso de decision biomédica que procuren
“beneficios a los pacientes”. Se proponen medios terapéuticos de accidon “ordinarios” y
“extraordinarios” tanto para el profesional de la salud como para el paciente a quien se le
respeta en cierta medida su autonomia para decidir siempre y cuando no contradiga las
normas de la doctrina de la Iglesia. Como ejemplo para la aplicacion de este método se
otorga a los participantes del curso una variada gama de casos para analizar, uno de ellos,
que fue utilizado como parte de un ateneo médico en un hospital publico y en un
congreso de bioética personalista, se refiere a un “paciente de 30 semanas de gestacion”
con un kilogramo de peso. A este “embridn/persona” se le habian detectado ciertas
caracteristicas genéticas que llevarian indefectiblemente a la muerte luego del parto. Si el
hospital hubiera tenido los recursos y el equipamiento necesario en el servicio de

99 ¢¢

neonatologia se podria haber prolongado la vida “del nifio” “por unos dias”, por lo cual
los neonat6logos solicitaban el traslado a un hospital de mayor complejidad a 80
kilémetros de la residencia de la mujer embarazada. Segin comentan los/as docentes, la
mujer habia dado una suerte de “directiva anticipada” verbal diciendo que no queria que
luego del parto se le aplicaran al nifio “terapias invasivas” y que aguardaba una “muerte
natural”, segun le habian recomendado los médicos del servicio de ginecologia y
obstetricia. Los asistentes del curso analizan el caso sin hacer referencias a la posicion en
la estructura social de esta mujer, sus vulnerables condiciones materiales de existencia y
el acceso diferenciado a los servicios de salud sino mas bien a cuestiones de aceptacion
de una “realidad natural” e intentar desde lo ético evitar el “imperativo tecnoldgico”. Al
finalizar el curso los participantes se van con un método practico y sencillo para aplicar
en sus comités de hospitales publicos.

La segunda propuesta didactica no muestra distintos “métodos bioéticos” sino que
s6lo menciona el desarrollo de E. Sgreccia y su reelaboracion de la teoria de los
principios. Durante la primera sesion del curso los/as docentes narran el origen de la
bioética y explican los fundamentos “antropologicos y filosoéficos” que le dan sustento a

la disciplina (teologia catolica), luego un docente médico y otro abogado explican las



caracteristicas de la relacion médico-paciente desde una perspectiva ética que contemple
aspectos legales y éticos: a cada uno/a de los/as asistentes se le entregan para analizar un
Cdodigo Civil y un Codigo Penal. La segunda sesion se destina a plantear cuéles son los
origenes de la vida humana (la concepcion), el feto como “persona y nifio por nacer”, la
legislacion existente sobre el inicio de la vida y la penalizacion del aborto y la
“planificacion natural” de la familia. La tercera parte del curso se destina a la
investigacion con células madre y embriones, las tecnologias de reproduccion asistida y
las intervenciones médicas respecto a la identidad sexual de las personas. La ultima
sesion es destinada a la eutanasia, al dolor y al sufrimiento y las vivencias que puede
experimentar una persona y su familia al momento de enfrentar la muerte. Todas las
jornadas de esta propuesta didactica cuentan con recursos multimedia (videos
explicativos, presentaciones en power point) y material juridico de Argentina para que
los/as asistentes puedan consultarlos. En este curso los docentes narran un origen de la
bioética ligado a las ciencias médicas, en especial al Instituto para el Estudio de la
Reproduccion y la Bioética de la Universidad Jesuita de Georgetown, en Estados Unidos.
Los/as docentes escasamente mencionan la relacion de esta bioética con la Iglesia
Catolica para focalizarse en su caracter cientifico. Las unicas referencias relacionadas con
lo religioso se relacionan con las menciones a la “trascendencia” y la “base natural” de
los valores y principios que los motivan en su accionar. Esta propuesta didactica toma la
reelaboracion de E. Sgreccia sobre los principios de los autores norteamericanos
Beauchamp y Childress (autonomia, no maleficencia, beneficencia y justicia). Desde esta
Optica personalista los principios serian: beneficencia, relativo a la obligacion de obrar
para beneficiar a otros; la autonomia del paciente y del profesional, respetando la
confidencialidad, capacitando al paciente para que pueda brindar su consentimiento
(informado) y al profesional para que pueda acudir a la objecion de conciencia; la justicia
“distributiva”, en tanto “distribucion equitativa de derechos, beneficios,
responsabilidades y riesgos, abogando activamente por eliminar la discriminaciéon y dar
un tratamiento igual a todos los casos”; la no maleficencia como “la obligacion de no
hacer dafio intencional o justificado, no lesionar los derechos legitimos de una persona y

no producir dafios morales”. Sostienen que es obligatorio no “despreciar a la vida humana



en cualquiera de sus etapas de desarrollo o condicion existencial (...) hay que estar en
contra de la accion u omision” (Lugo, E. 2008:10-15)

Estas reflexiones filos6ficas intensamente ligadas a lo religioso, se hacen
necesarias porque la legitimidad que recaban de la ciencia, no es suficiente para los/as
participantes del curso que tienen un alto grado de identificacion con la institucion
catolica. Para ellos/as, no esta clara la necesidad de presentarse como un grupo cientifico-
académico y no religioso, ya que creen hay una verdad ultima, que emana de Dios y
fundamenta todos los dilemas éticos. Si bien hay referencias a lo religioso, los/as
laicos/as necesitan identificarse abiertamente de manera institucional con la Iglesia
Catolica. Por ello, todos los encuentros estin coordinados por lideres y referentes
religiosos en espacios catdlicos: santuarios, iglesias, universidades (aunque el diploma
final lo da una universidad no confesional). Para que quede claro que son catdlicos,
repiten incansablemente las instrucciones de E. Sgreccia (2008): 1) Defensa de la vida
fisica desde su inicio en la fecundacion como valor fundamental, 2) Libertad y
Responsabilidad, obligacion de hacerse cargo de la vida ajena y la propia colaborando
con los cuidados ordinarios. 3) Totalidad, rige toda licitud y obligatoriedad de la terapia
orientada al bien integral. 4) Sociabilidad, en la relacion entre profesionales y pacientes y
5) subsidiaridad, cada persona tienen el deber de cuidar su salud. Los/as docentes
avanzan en la solapada fundamentacion religiosa de esta bioética aclarando que la
beneficencia debe basarse en la “servicialidad basada en el amor”, ya que las “personas
en su dignidad son capaces de dar y recibir amor”. Respecto a la no maleficencia, se
destaca la necesidad de “restaurar la vertiente positiva de la culpabilidad”, porque si
“alguien falta al amor a la vida, es culpable”. Por ultimo, la justicia es mas bien
“misericordia y compasion hacia los mas vulnerables y vulnerados: los inocentes nifios
por nacer”.

A partir de estas consideraciones generales sobre estas dos propuestas didacticas y
los valores descritos como fundamentales por los/as docentes se puede detectar quienes
son los interlocutores adversarios. En un sentido amplio, todo aquel que “atente contra la
vida” y “no deje morir de manera natural” es un enemigo declarado. Ademas de los
movimientos de derechos a favor de la autonomia en la decisioén de los individuos, el

principal contrincante es el gobierno nacional con sus politicas de salud reproductiva ya



que creen que promulgan el aborto. La sensacidon reinante es que se ha perdido una
batalla con la promulgacion de las ultimas leyes de salud reproductiva. A pesar de la
movilizacion de los/as laicos/as cada vez que se estaban por sancionar leyes relacionadas
con esta tematica, no se pudo evitar la promulgacion de la ley 25.673 en 2003, que crea
el Programa Nacional de Salud Sexual y Procreacion Responsable en el dambito del
Ministerio de Salud. Sin embargo, logran obstaculizar los proyectos de ley sobre la
reglamentacion de los protocolos de atencion sobre aborto no punible y la efectiva
aplicacion del mencionado programa nacional. Ademds, ven como una ‘“victoria” la
sancion de las leyes n° 3301 y 3302 de la Legislatura de la Ciudad de Buenos Aires. Por
intermedio de estas leyes, este parlamento local promulgd como obligatorios la existencia
de Comités de Bioética Clinica (3302) separados de los Comités Hospitalarios de Etica
de la Investigacion (3301). Segun la ley N° 3302 los comités deben conformar un cuerpo
colegiado ad-honorem y se acepta la presencia de lideres religiosos. El despacho de la
Comision de Salud indicaba la recomendacion de la sancion de esta ley propiciando que
los comités de bioética sean “multidisciplinarios: agentes de la salud, abogados, filosofos,
representantes de la comunidad, de los pacientes, representantes de los cultos
autorizados”. En el recinto, la diputada G. Alegre, del partido Encuentro Popular Para la
Victoria, solicitd hacer una modificacion en este sentido, que fue incorporada luego a la
ley: “quiero plantear una modificaciéon que acordamos con el autor del proyecto y que
conversamos con otros bloques respecto del Articulo 8°...donde dice... representantes de
la comunidad, como asi también a pacientes y personas allegadas a ellos; los
representantes religiosos podran ser convocados cuando el paciente o los familiares del
mismo asi lo requieran. Todos se desempefiaran honorificamente”. Eliminamos la
referencia a los tedlogos, porque consideramos que la filosofia es la misma profesion.
También sacamos la expresion de las religiones autorizadas y pusimos religiosos en
general”. De esta manera, los participantes a los cursos de bioética en el marco de la
doctrina de la Iglesia Catdlica festejaron la aplicacion de la ley ya que entre los diez y
quince miembros propuestos para integrar los comités de hospitales publicos pueden
hacer pasar te6logos por filésofos y miembros de la comunidad por laicos/as militantes.
Asi, entienden que podran llevar el “mensaje cristiano” desde la biomedicina hacia la

sociedad en general.



Reflexiones finales

Los eventos resefiados en esta ponencia ponen en evidencia el caracter
eminentemente politico de la religion en la actualidad, en tanto “esfera de la praxis
humana que se arroga para si la posesion de una voz autorizada sobre los asuntos de la
vida y de la muerte” (Carbonelli, M. e Irrazabal, G, 2010: 14). Muestran también como
los agentes religiosos han ido articulando discursos en la esfera publica con argumentos y
explicaciones enmarcadas en una matriz médico-juridica-cientifica que les otorga
legitimidad. Esta estrategia que J. M. Vaggione (2005) entiende como ‘“‘secularismo
estratégico” implica también un aprendizaje por parte de los agentes religiosos de las
reglas del juego democratico: deben conocer las leyes para poder modificarlas en el
parlamento y aplicarlas utilizando el recurso de la “objecion de conciencia”.

El creciente interés de grupos catolicos en la bioética como un puente hacia una
dimension politica y ocupacion del espacio publico nos permiten afirmar que existen
niveles minimos de laicidad en Argentina especialmente si analizamos no solamente el
aspecto juridico — institucional sino también los vasos comunicantes entre los grupos
religiosos y los aparatos del Estado — en este caso el 4rea de salud - (Cfr. Mallimaci,
2008) Asimismo, la participacion en bioética de los grupos religiosos es un ejemplo de su
posicionamiento en el ambito de la esfera publica para rediscutir sus limites.(Cfr.
Casanova, 1999)

Bibliografia Y Fuentes Consultadas

- Alvarez del Rio, Asuncién y Rivero Weber Paulina (2009) (coords) El desafio de la bioética. Textos de
bioética vol. II. México: FCE

- Amicorum, Liber y Fix-Zamudio, Héctor (1998) Bioética e convengdo européia dos direitos do homem.
experimentacdo médica e cientifica (vol. I), San José, Costa Rica: Corte Interamericana de Derechos
Humanos, Union Europea

- Araya Umafia, Sandra (2002) Las Representaciones sociales: ejes tedricos para su discusion. Cuaderno de
Ciencias Sociales n°127. Costa Rica, FLACSO

- Belinchon, Isabel, Ramos José Manuel y Bellver Vicente (2007). La produccion cientifica espafiola en
bioética a través de MEDLINE. Gac Sanit. 2007; 21(5):1-4

-Berger, Peter (2006 [1967]) El Dosel Sagrado. Para una teoria socioldgica de la religion, Barcelona:
Kairos

- Bidegain, Ana Maria (2005) Sexualidad, Estado, Sociedad y Religion: Los controles de la sexualidad y la

imposicion del matrimonio monogamico en el mundo colonial hispanoamericano Revista de Estudos da



Religido n°3 disponible en http://www4.pucsp.br/rever/rv3_ 2005/t bidegain.htm#footnotelnota . Consulta
(10 de julio de 2010)

- Bochatey, Alberto (2006) “La Agenda Bioética en Argentina”. Vida y Etica afio 7 n° 2.

- Bochatey, Alberto (2008) Bioética y Persona. Escuela de Elio Sgreccia. Homenaje a S.E.R Mons. Elio
Sgreccia en sus 80 afios de vida. Buenos Aires: Educa.

- Bourdieu, Pierre. (1990). Algunas propiedades de los campos. En Sociologia y cultura. México:
Conaculta pp. 135-141

- Bourdieu, Pierre (2006 [1971]) “Génesis y estructura del campo religioso”. Relaciones n°18 vol XXVII,
pp.29-83

- Brock, Brian and Wyatt , John (2006) “The Physician as Political Actor: Late Abortion and The
Strictures of Liberal Moral Discourse Studies” Christian Ethics 2006; 19; 153

- Calipari Maurizio (2007) Curarse y hacerse curar: entre el abandono del paciente y el encarnizamiento
terapeutico. Buenos Aires: Educa

- Casado, Maria (2009) A propdsito de la Declaracion Universal de Bioética y Derechos Humanos de la
UNESCO. En -Alvarez Del Rio, Asuncion y River Weber, Paulina (coods.) El desafio de la bioética.
Textos de BioéticaVol. 11, México FCE pp. 179-199

- Casanova, José (1999) Religiones publicas en el mundo moderno. Madrid: PPC

- Congregacion para la Doctrina de la Fe (1995). Evangelium Vitae. Disponible en
http://www.vatican.va/holy father/john paul ii/encyclicals/documents/hf jp-

ii_enc_ 25031995 evangelium-vitae_sp.html (consulta 24 de mayo de 2010)

- Congregacion para la Doctrina de la Fe (1987), Instruccion Donum vite sobre el respeto de la vida
humana naciente y la dignidad de la procreacion (22 de febrero de 1987): AAS 80 (1988), 70-102

- Congregacion para la Doctrina de la Fe (2008) Dignitas Personae. Sobre algunas cuestiones de bioética.
Disponible en
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc 20081208 dignitas
-personae_sp.html (Consulta 24/5/2010)

- Cossio José (2008) Derecho y Bioética. En Gonzalez Valenzuela Juliana (coord.) Perspectivas de
Bioética, México: FCE, pp. 298-312

- De Vries, Raymond, Dingwall, Robert y Orfali, Kristina (2009) “The Moral Organization of the
Professions: Bioethics in the United States and France”. Current Sociology 57; 555-579 disponible en
http://csi.sagepub.com/cgi/content/abstract/57/4/555 (consulta 24/10/2009)

- Di Stefano Roberto y Zanatta, Loris (2009) Historia de la Iglesia Catdlica en Argentina desde la
Conquista hasta fines del siglo XX, Buenos Aires: Sudamericana.

- Donatello, Luis Miguel (2007) "Lo religioso como objeto de lo politico y lo politico como objeto de lo
religioso. Ensayo conceptual sobre las relaciones entre catolicismo y politica en la Argentina". Religioni e

Societa n° 57, pp. 62 - 71. Florencia: Firenze University Press



- Esquivel Juan Cruz (2009), "La presencia publica de la Iglesia Catolica durante los gobiernos de Carlos
Menem (1989-1999)". En: AMEIGEIRAS, Aldo y MARTIN, José Pablo (comp.). Religion, politica y
sociedad. Pujas y transformaciones en la historia argentina reciente. Buenos Aires, Prometeo-Universidad
Nacional de General Sarmiento, pp. 171-198.

- Esquivel, Juan Cruz (2009), "Cultura politica y poder eclesiastico: Encrucijadas para la construccion del
Estado laico en Argentina". Archives des sciences sociales des religions N° 146 . Institut de sciences
sociales des religions de Paris, Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, pp. 41-59

- Esquivel, Juan (2009), "Estado e Iglesia Catdlica en la Argentina reciente: los términos de una compleja
relacion (1976-2007)". Revista Ayer N° 73 . Asociacion de Historia Contemporanea/Marcial Pons
Ediciones, Madrid, pp. 103-132 .

- Esquivel, Juan Cruz (2009) La presencia publica de la iglesia catolica en el gobierno de menem (1989-
1999). En Ameigeiras, Aldo y Martin, Juan Pablo (eds) (2009). Religion, Politica y Sociedad, Buenos
Aires: Prometeo. Pp. 171-198

- Giménez Béliveau Verodnica (2009) Pluralizacion del campo religioso y crisis institucional en Buenos
Aires y periferia: una mirada desde las comunidades catdlicas, en Aldo Ameigeiras y José Pablo Martin,
Religion, politica y sociedad. Pujas y transformaciones en la historia argentina reciente, Buenos Aires:
Prometeo.

- Giménez Béliveau, Verdnica. (2007) “Carreras militantes. Comunidades catélicas y formacion de los
sujetos en Argentina", Ciencias Sociales y Religion N° 9 , ACSRM/ UFRGS, Porto Alegre, p. 31-58.

- Giménez Béliveau, Veronica (2007) Jerarquias eclesiasticas, Nacion y espacio publico en Argentina.
Blancarte, Roberto, coord., Los retos de la laicidad y la secularizacion en el mundo contemporaneo.
México: El Colegio de México. pp. 219 - 2

-Giménez Béliveau, Veronica (2007) Sociabilidades, liderazgos ¢ identidad en los grupos catdlicos
argentinos. Un acercamiento al fenomeno de los comunitarismos a través del caso de los Seminarios de
Formacion Teologica. Alonso, Aurelio (comp.) América Latina y el Caribe. Territorios religiosos y
desafios para el didlogo. Buenos Aires: Clacso. pp. 141 - 161

- Gonzalez Valenzuela Juliana (2007) (coord.) Dilemas de bioética. México: FCE

- Gonzalez Valenzuela, Juliana (2008) (coord.) Perspectivas de Bioética. México: UNAM-FCE

- Gonzélez Valenzuela, Juliana (2009) (coord.) Filosofia y Ciencias de la Vida. México: FCE

- Guilhem, Dirce y Diniz, Debora (2008) “Bioética feminista na América Latina: a contribui¢do das
mulheres”. Estudos Feministas, Florianopolis, 16(2): 440

- Heler, Mario (2008) Deontologismo y obligacion. En Tealdi, Juan. C. (Director) Diccionario
Latinoamericano de Bioética. Bogota, UNESCO/Universidad Nacional de Colombia, pp. 139-141

- Hoittos, G. (2009) ;Qué papel deben desempeiiar los filosofos en los debates bioéticos? Presentacion y
discusion de El Futuro de la Naturaleza Humana ;Hacia una eugenesia liberal? De J. Habermas. En

Gonzalez Valenzuela Juliana (coord.) Filosofia y Ciencias de la Vida, México, FCE, pp. 175-204



- Tacub, Marcela (2004) Las biotecnologias y el poder sobre la vida en Eribon, Didier (2004) El
infrecuentable Michael Foucault, Buenos Aires, Letra Viva pp 173-180

- Irrazabal, Gabriela (2008) Nosotros, los bioéticos. Estrategias de produccion identitarias de grupos
catolicos reunidos en torno a la bioética. V Jornadas de Sociologia de la UNLP 10, 11 y 12 de
diciembre.CD-ROM ISBN 978-950-34-0514-7

- Irrazébal, Gabriela y Carbonelli, Marcos. (2010) Catélicos y Evangélicos ;alianzas religiosas en el campo
de la bioética en Argentina? Revista Nomadas, n° 26, Enero —Junio. Universidad Complutense de Madrid.
ISSN 15786730 pp.269-284 disponible en http://www.ucm.es/info/nomadas/26/index.html

- Kelly, Susan (2003) “Public Bioethics and Publics: Consensus, Boundaries, and Participation in
Biomedical Science

Policy”. Science, Technology, & Human Values, Vol. 28, No. 3 pp. 339-364 disponible en
http://www.jstor.org/stable/1557968 (consulta 29/7/2009)

- Kemp, Peter (2009) La reciprocidad entre la bioética y el bioderecho. En Gonzalez, V. Juliana (coord.)
Filosofia y Ciencias de la Vida. México: Fondo de Cultura Econémica. Pp. 161 -174

- Luna, Florencia (2009) Planteos Clasicos y teoria de los principios. En Luna, Florencia y Salles Arleen,
Bioética: nuevas reflexiones sobre debates clasicos. Buenos Aires, Fondo de Cultura Econémica pp.23-78

- Mallimaci, Fortunato (2007): Excepcionalidad y secularizaciones multiples: hacia otro analisis entre
religion y politica. En: Mallimaci Fortunato (comp.) Religion y Politica. Buenos Aires: Biblos pp- 7-20

- Mallimaci, Fortunato y Giménez Béliveau Veronica (2008) Historia de vida y métodos biograficos. En
Vasilachis Irene (coord.). Estrategias de Investigacion Cualitativa. Barcelona: Gedisa pp. 175-212

- Marshall, Patricia (1992) “Anthropology and Bioethics”. Medical Anthropology Quarterly, New Series,
Vol. 6, No. 1 pp. 49-73 disponible en http://www.jstor.org/stable/648742 (consulta 29/07/2009)

- Outomuro, Delia. (2008) “Fundamentacion de la ensefianza de la bioética en medicina”. Acta Bioethica
2008; 14 (1) pp. 19-29

- Pastor Garcia, Luis (2008) Ciencias religiosas y quehacer bioético en Cuadernos de Bioética XIX, 3°.
Pp485-494 disponible en http://www.aebioetica.org/cb67.htm (consulta 11/7/09)

- Peliche, Fernando (2005), Bioética, principios 'y  después. Disponible en
http://www.fac.org.ar/ccvc/llave/c065/peliche.php [acceso 17 de junio de 2009]

- Perez Tamayo, Ruy, Lisker Ruben y Tapia Ricardo (2007) (coord.) La construccion de la bioética. Textos
de Bioética vol. I. México FCE

- Pfeiffer, Maria Luisa (2009) “Investigacion en medicina y derechos humanos”. Andamios Volumen 6,
ntmero 12, diciembre, 2009, pp. 323-345

- Pfeiffer, Maria luisa (2003) “La investigacion genética y el derecho a la vida”. Persona y Bioética Mayo-
Agosto de 2003. Afio 7 n° 19 pp. 27-38

- Ramos, Flavia Regina Souza and Do O, Jorge Ramos (2009) “Bioética e identidade profissional: a

construgdo de uma experiéncia de si do trabalhador da satide”. Interface (Botucatu) vol.13, n.29 [consulta



2010-04-19], pp. 259-270 . disponible en
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-32832009000200002&Ing=en&nrm=iso>.
- Rodriguez Yunta, Eduardo (2009) “Temas para una bioética latinoamericana” Acta Bioethica; 15 (1): 87-
93

- Salles, Arleen (2009) Enfoques éticos alternativos. En Luna, Florencia y Salles Arleen, Bioética: nuevas
reflexiones sobre debates clasicos. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica pp79-136

- Sgreccia, Elio (2000) La bioética como praxis. Buenos Aires, EDUCA

- Sgreccia, Elio (2004) “Bioética Personalista y consideraciones respecto al final de la vida”. Vida y Etica
afio 5 n°2, Buenos Aires: EDUCA

- Sgreccia, Elio (2009) Manual de bioética I. Fundamentos y ética biomédica. Madrid: BAC

- Zussman , Robert (1997) “Sociological Perspectives on Medical Ethics and Decision-Making”. Annual
Review of Sociology, Vol. 23. pp. 171-189 disponible en http://www.jstor.org/stable/2952548 (Consulta
24/11/2009)

- Souza Ramos Flavia Regina, Gongalves Nitschke Rosane e Medeiros Borges Laurete (2009) “A bioética
nas contingéncias do tempo presente — a critica como destino?” Texto Contexto Enferm, Florianopolis,
2009 Out-Dez; 18(4): 788-96.

- Tausig, Mark et. al (2007) “The bioethics of medical research in very poor countries”. Health Vol 11(2):
145 — 161 disponible en http://hea.sagepub.com/cgi/content/abstract/11/2/145 (Consulta 24/10/2009)

- Tealdi, Juan C. (2008) Bioética. Conceptos ¢éticos. En Tealdi, Juan C. (Director) Diccionario
Latinoamericano de Bioética. Bogotd, UNESCO/Universidad Nacional de Colombia. Pp. 94-95; 125-126 y
177-180

- UNESCO (1997) Declaracion Universal sobre el Genoma Humano y los Derechos Humanos. Disponible
en www.unesco.org (consulta 26/5/2010)

- UNESCO (2003) Declaracion Universal sobre los Datos Genéticos Humanos. Disponible en
www.unesco.org (consulta 26/5/2010)

- UNESCO (2005) Declaracion Universal sobre bioética y derechos humanos. Disponible en
www.unesco.org (consulta 26/5/2010)

- Valles, Miguel (2000) Técnicas cualitativas de investigacion social. Reflexion metodologica y practica
profesional, Madrid, Sintesis

- Vaggione, Juan Marco. (2005). Reactive Politicization and Religious Dissidence: The Political Mutations
of the Religious. Social Theory and Practice, Vol. 31, N 2, 165-188.

- Vasilachis Irene (2008) La investigacion cualitativa. En Vasilachis Irene (coord.) Estrategias de

Investigacion cualitativa pp. 23-60



