
Procesos de secularización y laicidad en Argentina: una mirada desde la articulación 

entre bioética y creencias religiosas católicas.1 

Gabriela Irrazábal 

girrazabal@ceil-piette.gov.ar 

CEIL-PIETTE CONICET, Buenos Aires Argentina. 

 

Resumen: En esta ponencia me propongo indagar sobre la intervención y creciente 

preocupación de ciertos grupos católicos en la bioética como un desafío hacia los 

procesos de secularización y laicidad en la Argentina. Para finales de la década de 1990, 

la Iglesia Católica toma singular interés en la bioética como disciplina y, a partir de ella,  

procura regular y monitorear los avances científicos en el área de la biomedicina. Los 

grupos religiosos que manifiestan interés en la bioética intentan influir sobre decisiones 

que conciernen a la regulación en torno al inicio, la reproducción y el fin de la vida y los 

límites de la ciencia. Consideran que es la Iglesia Católica, y no el Estado, la que debe 

establecer las normas de lo posible en lo concerniente a la vida de los individuos. Por 

ello, este fenómeno permite reflexionar sobre las nuevas constelaciones de la producción 

religiosa en la Modernidad latinoamericana y los procesos de secularización y laicidad 

como un ámbito de disputa, reconfiguración y transformación. 

 

Palabras clave: Bioética, Catolicismo, Laicidad, Secularización, Argentina 

 

Abstract: This paper will analyze the intervention and growing concern of Catholic 

groups in Bioethics as a challenge to the process of secularization and laïcité in 

Argentina. At the end of the 1990s, the Catholic Church gains interest in bioethics as a 

discipline because it allows the regulation and monitoring of scientific developments in 

biomedicine. The religious groups that are interested in bioethics try to influence on 

decisions about the regulation of the beginning, reproduction, end of life and the limits to 

                                                 
1 El título de la presente ponencia surgió de un trabajo en conjunto con Marcos Carbonelli, politólogo 
argentino especializado en el análisis del Pentecostalismo. Agradezco sus aportes respecto al creciente 
interés de los agentes evangélicos en temas relacionados a la bioética. Hemos publicado juntos  el artículo 
Católicos y Evangélicos. ¿Alianzas religiosas en el campo de la bioética? Nomadas, Revista Crítica de 
Ciencias Sociales y Jurídicas | 26 (2010.2) disponible en 
http://revistas.ucm.es/cps/15786730/articulos/NOMA1010240269A.PDF 



Science. They believe that the Catholic Church, and not the State, should establish the 

norms that regulate the life of the individuals. That is why this phenomenon allows 

thinking over the new constellations of the religious production in the Latin-American 

Modernity and the process of secularization and laïcité as a space of dispute, 

reconfiguration and transformation. 

 

Key words: Bioethics, Catholicism, laïcité, secularization, Argentina 

 

Introducción 

Para poder dar cuenta de la articulación entre la bioética y las creencias religiosas 

católicas realizaré un recuento de los principales trabajos que han dado cuenta del 

surgimiento de la disciplina o que han tocado tangencialmente alguno de los temas de los 

que ella se ocupa. En primer lugar, recopilaré los trabajos que los propios bioeticistas y 

filósofos latinoamericanos toman como puntos de referencia para dar cuenta del origen y 

desarrollo de la bioética como disciplina.   En segundo lugar, y ante la escasez de 

estudios que aborden a la bioética desde las ciencias sociales,  presentaré los principales 

trabajos que desde estas disciplinas han abordado de manera tangencial alguno de los 

temas “bioéticos”. Luego, me focalizaré en las estrategias de algunos grupos católicos 

especializados en bioética y, por último, indicaré algunas reflexiones sobre los desafíos  

que este fenómeno presenta para los procesos de secularización y laicidad en Argentina.  

 El relato de los propios bioeticistas y filósofos latinoamericanos indica que la 

Bioética emerge en la década de 1970 a partir de los dilemas que el avance de las 

biotecnologías  y el desarrollo del capitalismo contemporáneo generaron en la comunidad 

científica (González Valenzuela, 2008: 11). Existen distintas versiones sobre los orígenes 

de esta disciplina que pueden rastrearse – principalmente- en pensadores de los Estados 

Unidos como V. R. Potter (el primero en utilizar el término), D. Callahan, W. Reich y A. 

Hellegers. También entre sus precursores hubo teólogos (católicos y protestantes) como  

J. Fletcher, P. Ramsey, K. Rahner  y R. Mc Cormick (Sádaba, J., 2009:158) En general, 

los desarrollos de los bioeticistas pueden sintetizarse en tres grandes temas: a) un primer 

grupo de trabajos se orienta a afirmar que la bioética se apoya en distintas corrientes de la 

Ética y la Filosofía para su fundamentación teórica (Luna, 2009:24, Tealdi, 2008: 126); 



b) un segundo conjunto de autores ha tratado de establecer divisiones dentro de la 

bioética teniendo en cuenta las problemáticas específicas que abarca a las que denominan 

“dilemas”: inicio, reproducción y fin de la vida. La mayoría de estos trabajos se encargan 

de proponer soluciones prácticas para los conflictos que estos temas producen en el 

ámbito de la biomedicina (especialmente interrupción voluntaria de embarazos, 

eutanasia, eugenesia, status del embrión humano “como persona”, su utilización para la 

investigación científica y su grado de “dignidad” (Vázquez, R., 2007); c) un tercer grupo 

de trabajos presentan desarrollos teóricos que sostienen la existencia de una relación de 

mutua interdependencia entre la Bioética y el Derecho que han dado origen a un marco 

legal internacional en materia de bioética y derechos humanos en el ámbito de las 

Naciones Unidas (Casado, M., 2009:181).  

En paralelo con los desarrollos teóricos de la Filosofía, la Ética y el Derecho en el 

contexto del Vaticano elaboran una corriente de Bioética desarrollada por teólogos y 

miembros de la jerarquía católica en el marco de la Pontificia Academia para la vida 

fundada en 1994 con el objetivo de monitorear los avances de la Biomedicina y el 

Derecho que “afecten a la moral cristiana y al Magisterio de la Iglesia” (Cfr. Pontificia 

Academia para las Ciencias, 1996). Su principal representante es el Cardenal E. Sgreccia, 

quien autodenominó a la corriente de “bioética vaticana” como “bioética personalista 

ontológicamente fundada” (Sgreccia, E.,  2009) (en adelante bioética personalista). Este 

Cardenal fue el primer director del programa de doctorado en Bioética de la Universidad 

Católica del Sacro Cuore de Roma, escuela a la que asistieron numerosos religiosos/as y 

laicos/as argentinos/as a formarse (Irrazábal, G., 2008). Esta corriente se propone con 

fundamentos de pretensión universalista e insta a los/as profesionales católicos/as 

laicos/as a participar en espacios biomédicos y científicos desde su fe (Cfr. Dignitas 

Personae, 2008). Así, tal como sostiene J. González Valenzuela (2008:36 y ss.) en la 

actualidad emerge un conflicto entre lo que ella llama “Bioética Laica” y “Bioética 

Confesional”. J. Sádaba (2009:158) da cuenta de que clérigos, laicos/as y teólogos/as 

tienen hoy maestrías, doctorados, cátedras, publicaciones, institutos y una industria 

editorial relacionadas con la Bioética. A pesar de que estos autores mencionan la 

existencia de una “bioética confesional”, existen escasos estudios sociales que 



profundicen sobre la particular relación de la bioética con la religión y las creencias (Cfr. 

Pastor García, L., 2008). 

Además, como ya mencionamos hay escasos trabajos que estudien 

sociológicamente a la bioética tanto “laica” como “confesional”. Sin embargo, en el 

campo de las ciencias sociales existe una amplia variedad de investigaciones relacionadas 

con la reproducción, el aborto y las sexualidades – temas centrales de la bioética-  en 

especial a partir de la visibilidad pública que adquieren los derechos sexuales y 

reproductivos como demandas y reivindicaciones de los movimientos de derechos de 

mujeres, feministas, Gays, Lesbianas, Travestis, Transexuales, Bisexuales e Intersexos 

(GLTTBI) y movimientos por la salud sexual y reproductiva (Petracci, M. y Pecheny, M., 

2009:38). La sexualidad entendida como “parte integral de una matriz de fuerzas sociales, 

económicas, culturales y relacionales”, según R. Petchesky (2008) es parte fundamental 

del discurso público en las sociedades contemporáneas a partir de las últimas cuatro 

décadas y se encuentra en los límites entre lo privado y lo público (Cfr. Petracci, M. y 

Pecheny, M. 2009). En Argentina, existen diversas formas de concebir  la sexualidad (o 

las sexualidades) desde las ciencias sociales. Desde el feminismo y los estudios de género 

se han hecho aportes para comprender las dinámicas de la violencia generalizada contra 

las mujeres: violencia  sexista y sexual, reproductiva y de género en nuestro país y 

Latinoamérica (Cfr. Chejter, S. 2007; Travaglini y Alanís, 2007)  Por otro lado se la 

concibe como parte de una noción de salud integral que incluye anticoncepción, 

embarazo, aborto, infertilidad, lactancia, maternidad, enfermedades de transmisión sexual 

y mortalidad materna/supervivencia de los hijos (Cfr. Pantelides y Bott, 2000:12). En este 

sentido se llevan a cabo estudios que ilustran cuáles son las condiciones desiguales de 

acceso a la salud especialmente la sexual y reproductiva – como derecho-, tanto de 

varones como de mujeres (Cfr. López, E. Findling, L. y Abramzón, M. 2006). Distintos 

abordajes desde las ciencias sociales han estudiado en profundidad la situación del 

aborto. (Cfr. Pecheny, M. y Petracci, M., 2009; Ramos, S. Romero, M. y Bergallo, P., 

2009). Al analizar esta vasta literatura se observa que en reiteradas oportunidades los/as 

autores/as destacan a las convicciones religiosas y en especial a las jerarquías de la 

Iglesia Católica como uno de los  principales “actores que obstaculizan” la ampliación 

del acceso al “aborto legal y seguro” y a los métodos anticonceptivos establecidos en los 



Programas de políticas públicas sobre Salud Sexual y Procreación Responsable (Cfr. 

Petchesky, 2008). Desde el campo de la sociología de la religión, M. Tarducci (2001; 

2005) y J. M. Vaggione (2005)  ponen en evidencia que lo religioso y las creencias son 

dimensiones intervinientes en los debates públicos sobre salud y derechos sexuales y 

reproductivos en las últimas décadas ya que observan, hay una creciente corriente de 

activismo religioso con posturas favorables o en contra de la anticoncepción o la 

despenalización del aborto. 

Siguiendo la línea de M. Tarducci y J.M. Vaggione, los resultados de la Primera 

Encuesta de Creencias y Actitudes Religiosas de Argentina (Cfr. Mallimaci, F. et. Al, 

2008) y los aportes de A.M. Bidegain (2005) considero necesario articular los trabajos de 

las ciencias sociales que han abordado tangencialmente los “temas de bioética” 

(sexualidades, reproducción, aborto, etc.) con los aportes de la sociología de la religión 

ya que entiendo que este fenómeno de presencia de una bioética confesional se enmarca 

en lo que J. Casanova (1999:18-22) indica como proceso de desprivatización de la 

religión en el mundo moderno por el cual las diversas tradiciones religiosas se rehúsan a 

aceptar el papel privatizado y marginal que las “teorías de la secularización y la 

modernidad” les habían reservado (Berger, P, 1967:151 y ss.). Según J. Casanova, el 

catolicismo – especialmente a partir de la década de 1960 cuando se manifestó 

públicamente en contra de la utilización de anticonceptivos-, pretende ser una religión 

moderna y pública a la vez. Su carácter público puede determinarse principalmente por la 

posición estructural que tiene esta religión entre la Sociedad y el Estado (Casanova, J., 

1999:22). Ilustran este fenómeno los trabajos de los sociólogos de la religión sobre la 

presencia pública del catolicismo en Argentina, que indican que hay una dinámica de 

relaciones entre el Estado y la Iglesia Católica de complementariedad, competencia y 

yuxtaposición (Esquivel, J. 2009:172; Mallimaci, 2007:117 y ss.; Donatello, L., 2007). 

Desde estas investigaciones se ha dado cuenta de la presencia histórica de movimientos 

religiosos en Argentina que rechazan el espacio de lo privado y que se auto-comprenden 

como “instancias políticas en sentido amplio” (Mallimaci, 2007:123) Es en esta línea que 

exploraré la articulación entre la bioética y las creencias religiosas católicas ya que 

considero que esta vinculación permite a ciertos movimientos religiosos resignificar y 

reorientar acciones políticas históricamente arraigadas en mi país. 



 

Bioética e Iglesia Católica: una dimensión político-práctica 

A partir de resultados parciales de mi investigación doctoral puedo dar cuenta de 

cuatro formas o dimensiones de hacer bioética personalista, en el marco de la doctrina de 

la Iglesia Católica en el área metropolitana de Buenos Aires, con repercusiones a nivel 

nacional (Cfr. Irrazábal, G. 2008). La primera, desde el ámbito académico-confesional es 

la formación de especialistas, luego la participación en comités hospitalarios de bioética, 

la presentación de casos judiciales en tribunales federales o locales (en línea con un 

bioderecho) y por último la “bioética en el parlamento” como parte de un proceso amplio 

de asesoría legislativa a diputados y senadores nacionales. 

Así, desde la academia confesional, docentes universitarios, investigadores e 

intelectuales, forman profesionales de la salud, abogados e “interesados en la bioética” 

para dotarlos de herramientas teóricas y conceptuales que les permitan tomar decisiones 

en su práctica profesional. Uno de los principales intereses es que estos “interesados en la 

bioética” integren comités hospitalarios en el sistema de salud pública. La formación 

implica no solamente maestrías y especializaciones de posgrado sino también cursos 

cortos en los cuales se brindan recursos para poder aplicar en la práctica profesional, 

jornadas, congresos y simposios donde se debaten y se exponen los modelos de decisión 

que resultan más útiles para resolver casos de aborto, eutanasia,  trasplantes de órganos y 

también reproducción asistida. Los docentes, que se auto-comprenden como “maestros” 

formando “discípulos”, son generalmente filósofos y médicos que han realizado 

postgrados y especializaciones en bioética en universidades de Europa y Estados Unidos. 

Actualmente, las primeras cohortes de egresados de posgrados en las universidades 

confesionales locales ya están comenzando a dictar sus propios cursos. Los profesores de 

derecho también tienen un papel importante en la formación sobre bioética debido a que 

las decisiones en el marco de los comités  deben estar en concordancia con la legislación 

vigente. Médicos/as, enfermeras/os y abogados/as son los públicos principales a los que 

están dirigidos estos cursos (no todos reconocidos oficialmente por la Estado). Estudian 

en conjunto y se capacitan para trabajar de manera articulada e interdisciplinaria. Esta 

forma de hacer bioética también incluye la exposición de ponencias en jornadas 

científicas y la publicación de artículos en revistas académicas indexadas. 



Una vez adquiridos los conocimientos básicos, el próximo paso es ingresar en los 

comités y tomar decisiones bioéticas en el ámbito de la salud pública. Las 

representaciones en torno a las consecuencias de las decisiones médicas en los comités 

hospitalarios se relacionan con la noción de "hacer el bien como fin último".  Hay temas 

como el aborto (y anticoncepción), o la eutanasia, dentro del amplio espectro de tópicos 

de la bioética, sobre los cuales los decisores católicos - en el hospital público - no logran 

una posición unívoca, por un lado porque se encuentran en los comités con profesionales 

que tienen otras perspectivas ideológicas y por otro, por la propia diversidad al interior 

del catolicismo y los procesos de individuación que hacen que las personas vivan su fe 

alejados de los postulados doctrinales (Giménez Béliveau, V, 2009). Es en este momento 

cuando llevan la praxis bioética a los tribunales. Allí, se presentan los mismos casos que 

los comités hospitalarios no pudieron resolver. Los abogados entrenados en bioética 

pretenden que una "voz imparcial" se expida y de "a cada uno lo suyo" porque entienden 

que "las leyes terminan diciendo, lo que los jueces resuelven que ellas dicen." Esta 

dimensión de la praxis bioética es un mecanismo muy aceitado que implica la 

presentación de escritos judiciales ante jueces ideológicamente afines. Esta dimensión de 

la “bioética práctica” adquiere singular importancia debido a que las sentencias judiciales 

se toman como fundamento y base para modificar o formular nuevas leyes en el 

parlamento.  

Por último, y en relación con lo anterior, en el transcurso del último año 

proliferaron cursos y jornadas sobre “bioética en el parlamento” debido al requerimiento 

de las comisiones de salud de los parlamentos locales y el Congreso de la Nación que  

implicancias de algunos proyectos de ley. Este es el caso de los proyectos sobre protocolo 

de atención en casos abortos no punible en la Legislatura de la Ciudad de Buenos Aires a 

fines de 2008, las propuestas legislativas sobre fertilización asistida que se trataron en la 

comisión de salud de la Cámara de Diputados de la Nación a fines del 2009 y las leyes de 

comités hospitalarios de bioética (clínica y de investigación) en Ciudad de Buenos aires, 

sancionadas a principios de 2010. 

Considerando que el catolicismo es una construcción social diversa y heterogénea 

ya que en él coexisten posturas doctrinales e ideológicas diferentes, distintas maneras de 

vivir la fe y practicar los ritos religiosos (Giménez Béliveau, 2008), en el ámbito de la 



bioética personalista estas diferencias también se encuentran presentes. El recorrido por 

trayectorias socio-religiosas de los agentes que hacen bioética personalista – que están 

simultáneamente en los comités hospitalarios, llevan adelante cursos y seminarios de 

posgrado, participan como especialistas en comisiones legislativas y/o llevan casos a la 

justicia, indica la presencia de varios miembros (laicos y religiosos) de distintas órdenes y 

movimientos católicos. Hay una variada gama de bioeticistas católicos entre los que se 

incluyen miembros del Opus Dei, de la orden de San Agustín, del movimiento apostólico 

de Shoenstatt, FASTA (Federación Santo Tomás de Aquino),  militantes a favor de los 

derechos humanos y la  teología de la liberación. En el último tiempo he detectado el 

interés de otras órdenes y movimientos apostólicos que ya empezaron a generar sus 

propias publicaciones, motivadas por el incentivo de las jerarquías a “testimoniar la fe en 

el ámbito de la biomedicina y la bioética”. Aunque con diferencias y matices 

históricamente arraigados, todos estos agentes católicos que participan de los debates 

bioéticos tienen ciertos puntos de acuerdo y anclaje identitario que les permiten ser parte 

del mismo ámbito,  dejando de lado los antagonismos históricos existentes, con el interés 

de conservar y perpetuar la existencia de la propio campo (Bourdieu, 1990:131) de la 

bioética personalista, que entienden como la “bioética verdadera”.  Además, un interés 

fundamental radica en la intención de transmitir, perpetuar y legitimar la doctrina de la 

Iglesia Católica apropiándose de un discurso científico.  

Dos espacios de formación católica en bioética  con el mismo objetivo 

En este apartado me propongo exponer dos ejemplos de entrenamiento en bioética 

en el marco de la doctrina de la Iglesia Católica que tienen como objetivo formar 

laicos/as para participar de un comité de ética de hospitales públicos. Los dos espacios de 

formación se encuadran en el marco de universidades privadas. La primera, en una 

universidad declaradamente católica con una orientación específica en biomedicina y la 

segunda, en una casa de estudios no confesional que dicta sus clases de bioética en aulas 

de una congregación religiosa con una orientación más filosófica. La coordinación 

general de los cursos es llevada a cabo por religiosos/as y las clases son dictadas por 

laicos/as (algunos miembros de comités de bioética de hospitales públicos).  

La primera propuesta didáctica, en el marco de una universidad declaradamente 

confesional, plantea una dinámica de clases en las cuales se dan a conocer versiones 



sobre los orígenes de la bioética y distintos autores que han desarrollado modelos para la 

toma de decisiones en contextos biomédicos. Al comenzar las clases, los/as docentes 

desarrollan cada una de las propuestas bioéticas con el objetivo de enseñar al final del 

curso “el mejor” de todos los métodos para la toma de decisiones que se diseñaron en el 

marco de la bioética personalista o  no la contradicen en sus principales postulados. El 

objetivo didáctico es que los participantes del curso puedan detectar formas de decidir y 

estén preparados para criticarlas. Se hace una distinción implícita entre autores “buenos y 

malos”. Entre “los malos” estarían los relacionados al utilitarismo, a la casuística y a la 

narrativa.  Los desarrollos de la de la teoría de los principios de T. Beauchamp y J. 

Childress2 son criticados por sus supuestos pero valorados por su facilidad de aplicación 

práctica y la buena repercusión que tienen entre los profesionales de la biomedicina. 

Entre “los buenos” están los desarrollos de D. Gracia, los del propio E. Sgreccia y los de 

M. Calipari (discípulo de Sgreccia cuyo método resulta recomendado). Durante cada 

clase los/as docentes exponen estos desarrollos teóricos realizando la técnica del “role 

play” para aplicarlos a la hora de tomar una decisión en un comité hospitalario. Así, se 

conforman grupos entre los asistentes al curso respetando una cierta interdisciplinariedad 

y se otorgan “casos reales” con el objetivo de consensuar una decisión conjunta. A la 

hora de exponer su tarea colectiva los participantes expresan “este comité de bioética ha 

decidido…” y los/as docentes se encargan de aclarar “este comité sugiere…” haciendo 

énfasis en que las declaraciones de los comités hospitalarios no son vinculantes sino 

consultivas y que una de las tareas principales es lograr que el personal hospitalario 

consulte con frecuencia al comité.  

Al finalizar el curso los/as profesionales logran concluir que el “método Calipari” 

es el adecuado para la toma de decisiones bioéticas (en comités de bioética clínica) El 

“método Calipari”  se inscribe en la tradición de E. Sgreccia y, según quienes lo aplican, 

ha logrado simplificar los razonamientos para tomar decisiones. El fundamento central, 

en línea con los desarrollos de la Academia Pontificia para la Vida, es que se debe  
                                                 
2 Hay cuatro principios en bioética definidos por los autores T. Beauchamp y J. Childress. En este trabajo 
no se hará un análisis de los postulados de estos autores sino de la forma en que son transmitidos por este 
grupo católico. Para ampliar información sobre estos principios ver Beauchamp, TL y J. Childress (1999), 
Principios de ética biomédica. Barcelona. Masson.  Fernando Peliche, médico de un comité de bioética del 
hospital de Río Gallegos, Santa Cruz, Argentina afirma que estos principios son considerados en la 
actualidad como el “núcleo canónico de la bioética”. Ver Peliche, F. (2005), Bioética, principios y después. 
Disponible en http://www.fac.org.ar/ccvc/llave/c065/peliche.php [acceso 17 de junio de 2009] 



“amar, tutelar, servir y promover” la vida y también “curarse y hacerse curar”, esto es en 

la medida de las posibilidades “recuperar la vida” sin excederse en la utilización de 

elementos técnicos. Este método otorga a sus adeptos “medios de acción”, esto es, 

determinados pasos a seguir en el proceso de decisión biomédica que procuren 

“beneficios a los pacientes”. Se proponen medios terapéuticos de acción “ordinarios” y 

“extraordinarios” tanto para el profesional de la salud como para el paciente a quien se le 

respeta en cierta medida su autonomía para decidir siempre y cuando no contradiga las 

normas de la doctrina de la Iglesia. Como ejemplo para la aplicación de este método se 

otorga a los participantes del curso una variada gama de casos para analizar, uno de ellos, 

que fue utilizado como parte de un ateneo médico en un hospital público y en un 

congreso de bioética personalista, se refiere a un “paciente de 30 semanas de gestación” 

con un kilogramo de peso. A este “embrión/persona” se le habían detectado ciertas 

características genéticas que llevarían indefectiblemente a la muerte luego del parto. Si el 

hospital hubiera tenido los recursos y el equipamiento necesario en el servicio de 

neonatología se podría haber prolongado la vida “del niño” “por unos días”, por lo cual 

los neonatólogos solicitaban el traslado a un hospital de mayor complejidad a 80 

kilómetros de la residencia de la mujer embarazada.  Según comentan los/as docentes, la 

mujer había dado una suerte de “directiva anticipada” verbal diciendo que no quería que 

luego del parto se le aplicaran al niño “terapias invasivas” y que aguardaba una “muerte 

natural”, según le habían recomendado los médicos del servicio de ginecología y 

obstetricia. Los asistentes del curso analizan el caso sin hacer referencias a la posición en 

la estructura social de esta mujer, sus vulnerables condiciones materiales de existencia y 

el acceso diferenciado a los servicios de salud sino más bien a cuestiones de aceptación 

de una “realidad natural” e intentar desde lo ético evitar el “imperativo tecnológico”. Al 

finalizar el curso los participantes se van con un método práctico y sencillo para aplicar 

en sus comités de hospitales públicos. 

La segunda propuesta didáctica no muestra distintos “métodos bioéticos” sino que 

sólo menciona el desarrollo de E. Sgreccia y su reelaboración de la teoría de los 

principios. Durante la primera sesión del curso los/as docentes narran el origen de la 

bioética y explican los fundamentos “antropológicos y filosóficos” que le dan sustento a 

la disciplina (teología católica), luego un docente médico y otro abogado explican las 



características de la relación médico-paciente desde una perspectiva ética que contemple 

aspectos legales y éticos: a cada uno/a de los/as asistentes se le entregan para analizar un 

Código Civil y un Código Penal. La segunda sesión se destina a plantear cuáles son los 

orígenes de la vida humana (la concepción), el feto como “persona y niño por nacer”, la 

legislación existente sobre el inicio de la vida y la penalización del aborto y la 

“planificación natural” de la familia. La tercera parte del curso se destina a la 

investigación con células madre y embriones, las tecnologías de reproducción asistida y 

las intervenciones médicas respecto a la identidad sexual de las personas. La última 

sesión es destinada a la eutanasia, al dolor y al sufrimiento y las vivencias que puede 

experimentar una persona y su familia al momento de enfrentar la muerte. Todas las 

jornadas de esta propuesta didáctica cuentan con recursos multimedia (videos 

explicativos, presentaciones en power point) y material jurídico de Argentina para que 

los/as asistentes puedan consultarlos. En este curso los docentes narran un origen  de la 

bioética ligado a las ciencias médicas, en especial al Instituto para el Estudio de la 

Reproducción y la Bioética de la Universidad Jesuita de Georgetown, en Estados Unidos. 

Los/as docentes escasamente mencionan la relación de esta bioética con la Iglesia 

Católica para focalizarse en su carácter científico. Las únicas referencias relacionadas con 

lo religioso se relacionan con las menciones a la “trascendencia” y la “base natural” de 

los valores y principios que los motivan en su accionar. Esta propuesta didáctica toma la 

reelaboración de E. Sgreccia sobre los principios de los autores norteamericanos 

Beauchamp y Childress (autonomía, no maleficencia, beneficencia y justicia). Desde esta 

óptica personalista los principios serían: beneficencia, relativo a la obligación de obrar 

para beneficiar a otros; la autonomía del paciente y del profesional, respetando la 

confidencialidad, capacitando al paciente para que pueda brindar su consentimiento 

(informado) y al profesional para que pueda acudir a la objeción de conciencia; la justicia 

“distributiva”, en tanto “distribución equitativa de derechos, beneficios, 

responsabilidades y riesgos, abogando activamente por eliminar la discriminación y dar 

un tratamiento igual a todos los casos”; la no maleficencia como “la obligación de no 

hacer daño intencional o justificado, no lesionar los derechos legítimos de una persona y 

no producir daños morales”. Sostienen que es obligatorio no “despreciar a la vida humana 



en cualquiera de sus etapas de desarrollo o condición existencial (…) hay que estar en 

contra de la acción u omisión” (Lugo, E. 2008:10-15) 

Estas reflexiones filosóficas intensamente ligadas a lo religioso, se hacen 

necesarias porque la legitimidad que recaban de la ciencia, no es suficiente para los/as 

participantes del curso que tienen un alto grado de identificación con la institución 

católica. Para ellos/as, no está clara la necesidad de presentarse como un grupo científico-

académico y no religioso, ya que creen hay una verdad última, que emana de Dios y  

fundamenta todos los dilemas éticos.  Si bien hay referencias a lo religioso, los/as 

laicos/as necesitan identificarse abiertamente de manera institucional con la Iglesia 

Católica. Por ello, todos los encuentros están coordinados por líderes y referentes 

religiosos en espacios católicos: santuarios, iglesias, universidades (aunque el diploma 

final lo da una universidad no confesional).  Para que quede claro que son católicos, 

repiten incansablemente las instrucciones de E. Sgreccia (2008): 1) Defensa de la vida 

física desde su inicio en la fecundación como valor fundamental, 2) Libertad y 

Responsabilidad, obligación de hacerse cargo de la vida ajena y la propia colaborando 

con los cuidados ordinarios. 3) Totalidad, rige toda licitud y obligatoriedad de la terapia 

orientada al bien integral. 4) Sociabilidad, en la relación entre profesionales y pacientes y 

5) subsidiaridad, cada persona tienen el deber de cuidar su salud. Los/as docentes 

avanzan en la solapada fundamentación religiosa de esta bioética aclarando que la 

beneficencia debe basarse en la “servicialidad basada en el amor”, ya que las “personas 

en su dignidad son capaces de dar y recibir amor”. Respecto a la no maleficencia, se 

destaca la necesidad de “restaurar la vertiente positiva de la culpabilidad”, porque si 

“alguien falta al amor a la vida, es culpable”. Por último, la justicia es más bien 

“misericordia y compasión hacia los más vulnerables y vulnerados: los inocentes niños 

por nacer”. 

A partir de estas consideraciones generales sobre estas dos propuestas didácticas y 

los valores descritos como fundamentales por los/as docentes se puede detectar quienes 

son los interlocutores adversarios. En un sentido amplio, todo aquel que “atente contra la 

vida” y “no deje morir de manera natural” es un enemigo declarado. Además de los 

movimientos de derechos a favor de la autonomía en la decisión de los individuos, el 

principal contrincante es el gobierno nacional con sus políticas de salud reproductiva ya 



que creen que promulgan el aborto. La sensación reinante es que se ha perdido una 

batalla con la promulgación de las últimas leyes de salud reproductiva. A pesar de la 

movilización de los/as laicos/as cada vez que se estaban por sancionar leyes relacionadas 

con esta temática, no se pudo evitar  la promulgación de la ley 25.673 en 2003, que crea 

el Programa Nacional de Salud Sexual y Procreación Responsable en el ámbito del 

Ministerio de Salud. Sin embargo, logran obstaculizar los proyectos de ley sobre la 

reglamentación de los protocolos de atención sobre aborto no punible y la efectiva 

aplicación del mencionado programa nacional. Además, ven como una “victoria” la 

sanción de las leyes n° 3301 y 3302 de la Legislatura de la Ciudad de Buenos Aires. Por 

intermedio de estas leyes, este parlamento local promulgó como obligatorios la existencia 

de Comités de Bioética Clínica (3302) separados de los Comités Hospitalarios de Ética 

de la Investigación (3301). Según la ley N° 3302 los comités deben conformar un cuerpo 

colegiado ad-honorem y se acepta la presencia de líderes religiosos. El despacho de la 

Comisión de Salud indicaba la recomendación de la sanción de esta ley propiciando que 

los comités de bioética sean “multidisciplinarios: agentes de la salud, abogados, filósofos, 

representantes de la comunidad, de los pacientes, representantes de los cultos 

autorizados”. En el recinto, la diputada G. Alegre, del partido Encuentro Popular Para la 

Victoria, solicitó hacer una modificación en este sentido, que fue incorporada luego a la 

ley: “quiero plantear una modificación que acordamos con el autor del proyecto y que 

conversamos con otros bloques respecto del Artículo 8º…donde dice… representantes de 

la comunidad, como así también a pacientes y personas allegadas a ellos; los 

representantes religiosos podrán ser convocados cuando el paciente o los familiares del 

mismo así lo requieran. Todos se desempeñarán honoríficamente”. Eliminamos la 

referencia a los teólogos, porque consideramos que la filosofía es la misma profesión. 

También sacamos la expresión de las religiones autorizadas y pusimos religiosos en 

general”. De esta manera, los participantes a los cursos de bioética en el marco de la 

doctrina de la Iglesia Católica festejaron la aplicación de la ley ya que entre los diez y 

quince miembros propuestos para integrar los comités de hospitales públicos pueden 

hacer pasar teólogos por filósofos y miembros de la comunidad por laicos/as militantes. 

Así, entienden que podrán llevar el “mensaje cristiano” desde la biomedicina hacia la 

sociedad en general. 



Reflexiones finales 

Los eventos reseñados en esta ponencia ponen en evidencia el carácter 

eminentemente político de la religión en la actualidad, en tanto “esfera de la praxis 

humana que se arroga para sí la posesión de una voz autorizada sobre los asuntos de la 

vida y de la muerte” (Carbonelli, M. e Irrazábal, G, 2010: 14). Muestran también como 

los agentes religiosos han ido articulando discursos en la esfera pública con argumentos y 

explicaciones enmarcadas en una matriz médico-jurídica-científica que les otorga 

legitimidad. Esta estrategia que J. M. Vaggione (2005) entiende como “secularismo 

estratégico” implica también un aprendizaje por parte de los agentes religiosos de las 

reglas del juego democrático: deben conocer las leyes para poder modificarlas en el 

parlamento y aplicarlas utilizando el recurso de la “objeción de conciencia”.  

El creciente interés de grupos católicos en la bioética como un puente hacia una 

dimensión política y ocupación del espacio público nos permiten afirmar que existen 

niveles mínimos de laicidad en Argentina especialmente si analizamos no solamente el 

aspecto jurídico – institucional sino también los vasos comunicantes entre los grupos 

religiosos y los aparatos del Estado – en este caso el área de salud - (Cfr. Mallimaci, 

2008) Asimismo, la participación en bioética de los grupos religiosos es un ejemplo de su 

posicionamiento  en el ámbito de la esfera pública para rediscutir sus límites.(Cfr.  

Casanova, 1999) 

Bibliografia Y Fuentes Consultadas 
- Alvarez del Rio, Asunción y Rivero Weber Paulina (2009) (coords) El desafío de la bioética. Textos de 

bioética vol. II. México: FCE 

- Amicorum, Liber y Fix-Zamudio, Héctor (1998) Bioética e convenção européia dos direitos do homem. 

experimentação médica e científica (vol. I), San José, Costa Rica: Corte Interamericana de Derechos 

Humanos, Unión Europea 

- Araya Umaña, Sandra (2002) Las Representaciones sociales: ejes teóricos para su discusión. Cuaderno de 

Ciencias Sociales n°127. Costa Rica, FLACSO 

- Belinchón, Isabel, Ramos José Manuel y Bellver Vicente (2007). La producción científica española en 

bioética a través de MEDLINE. Gac Sanit. 2007; 21(5):1-4 

-Berger, Peter (2006 [1967]) El Dosel Sagrado. Para una teoría sociológica de la religión, Barcelona: 

Kairos 

- Bidegain, Ana María (2005) Sexualidad, Estado, Sociedad y Religión: Los controles de la sexualidad y la 

imposición del matrimonio monogámico en el mundo colonial hispanoamericano Revista de Estudos da 



Religião nº3 disponible en http://www4.pucsp.br/rever/rv3_2005/t_bidegain.htm#footnote1nota . Consulta 

(10 de julio de 2010) 

- Bochatey, Alberto (2006) “La Agenda Bioética en Argentina”. Vida y Ética año 7 n° 2. 

- Bochatey, Alberto (2008) Bioética y Persona. Escuela de Elio Sgreccia. Homenaje a S.E.R Mons. Elio 

Sgreccia en sus 80 años de vida. Buenos Aires: Educa. 

- Bourdieu, Pierre. (1990). Algunas propiedades de los campos. En Sociología y cultura. México: 

Conaculta pp. 135-141 

- Bourdieu, Pierre (2006 [1971]) “Génesis y estructura del campo religioso”. Relaciones n°18 vol XXVII, 

pp.29-83 

- Brock, Brian and Wyatt , John  (2006) “The Physician as Political Actor: Late Abortion and The 

Strictures of Liberal Moral Discourse Studies” Christian Ethics  2006; 19; 153  

- Calipari Maurizio (2007) Curarse y hacerse curar: entre el abandono del paciente y el encarnizamiento 

terapeutico. Buenos Aires: Educa 

- Casado, María (2009)  A propósito de la Declaración Universal de Bioética y Derechos Humanos de la 

UNESCO. En -Alvarez Del Río, Asunción y River Weber, Paulina (coods.) El desafío de la bioética. 

Textos de BioéticaVol. II, México FCE pp. 179-199 

-  Casanova, José (1999) Religiones públicas en el mundo moderno. Madrid: PPC 

- Congregación para la Doctrina de la Fe (1995). Evangelium Vitae. Disponible en 

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_25031995_evangelium-vitae_sp.html (consulta 24 de mayo de 2010) 

-  Congregación para la Doctrina de la Fe (1987), Instrucción Donum vitæ sobre el respeto de la vida 

humana naciente y la dignidad de la procreación (22 de febrero de 1987): AAS 80 (1988), 70-102 

-  Congregación para la Doctrina de la Fe (2008) Dignitas Personae. Sobre algunas cuestiones de bioética. 

Disponible en 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20081208_dignitas

-personae_sp.html (Consulta 24/5/2010) 

 - Cossio José (2008) Derecho y Bioética. En González Valenzuela Juliana (coord.) Perspectivas de 

Bioética, México: FCE, pp. 298-312 

- De Vries, Raymond, Dingwall, Robert y Orfali, Kristina (2009) “The Moral Organization of the 

Professions: Bioethics in the United States and France”. Current Sociology 57; 555-579 disponible en 

http://csi.sagepub.com/cgi/content/abstract/57/4/555 (consulta 24/10/2009) 

- Di Stefano Roberto y Zanatta, Loris (2009) Historia de la Iglesia Católica en Argentina desde la 

Conquista hasta fines del siglo XX, Buenos Aires: Sudamericana. 

- Donatello, Luis Miguel (2007) "Lo religioso como objeto de lo político y lo político como objeto de lo 

religioso. Ensayo conceptual sobre las relaciones entre catolicismo y política en la Argentina". Religioni e 

Società n° 57, pp. 62 - 71. Florencia: Firenze University Press 



- Esquivel Juan Cruz (2009), "La presencia pública de la Iglesia Católica durante los gobiernos de Carlos 

Menem (1989-1999)". En: AMEIGEIRAS, Aldo y MARTIN, José Pablo (comp.). Religión, política y 

sociedad. Pujas y transformaciones en la historia argentina reciente. Buenos Aires, Prometeo-Universidad 

Nacional de General Sarmiento, pp. 171-198. 

- Esquivel, Juan Cruz (2009), "Cultura política y poder eclesiástico: Encrucijadas para la construcción del 

Estado laico en Argentina". Archives des sciences sociales des religions Nº 146 . Institut de sciences 

sociales des religions de París, Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, pp. 41-59 

- Esquivel, Juan (2009), "Estado e Iglesia Católica en la Argentina reciente: los términos de una compleja 

relación (1976-2007)". Revista Ayer Nº 73 . Asociación de Historia Contemporánea/Marcial Pons 

Ediciones, Madrid, pp. 103-132 . 

- Esquivel, Juan Cruz (2009) La presencia publica de la iglesia católica en el gobierno de menem (1989-

1999). En Ameigeiras, Aldo y Martín, Juan Pablo (eds) (2009). Religión, Política y Sociedad, Buenos 

Aires: Prometeo. Pp. 171-198 

- Giménez Béliveau Verónica (2009) Pluralización del campo religioso y crisis institucional en Buenos 

Aires y periferia: una mirada desde las comunidades católicas, en Aldo Ameigeiras y José Pablo Martín, 

Religión, política y sociedad. Pujas y transformaciones en la historia argentina reciente, Buenos Aires: 

Prometeo. 

- Giménez Béliveau, Verónica. (2007) “Carreras militantes. Comunidades católicas y formación de los 

sujetos en Argentina", Ciencias Sociales y Religión N° 9 , ACSRM/ UFRGS, Porto Alegre, p. 31-58. 

- Giménez Béliveau, Verónica (2007) Jerarquías eclesiásticas, Nación y espacio público en Argentina. 

Blancarte, Roberto, coord., Los retos de la laicidad y la secularización en el mundo contemporáneo. 

México: El Colegio de México. pp. 219 - 2 

-Giménez Béliveau, Verónica (2007) Sociabilidades, liderazgos e identidad en los grupos católicos 

argentinos. Un acercamiento al fenómeno de los comunitarismos a través del caso de los Seminarios de 

Formación Teológica. Alonso, Aurelio (comp.) América Latina y el Caribe. Territorios religiosos y 

desafíos para el diálogo. Buenos Aires: Clacso. pp. 141 - 161 

- Gonzalez Valenzuela Juliana (2007) (coord.) Dilemas de bioética. México: FCE 

- González Valenzuela, Juliana (2008) (coord.) Perspectivas de Bioética. México: UNAM-FCE 

- González Valenzuela, Juliana (2009) (coord.) Filosofía y Ciencias de la Vida. México: FCE 

- Guilhem, Dirce y Diniz, Debora (2008) “Bioética feminista na América Latina: a contribuição das 

mulheres”. Estudos Feministas, Florianópolis, 16(2): 440 

- Heler, Mario (2008) Deontologismo y obligación. En Tealdi, Juan. C. (Director) Diccionario 

Latinoamericano de Bioética. Bogotá, UNESCO/Universidad Nacional de Colombia, pp. 139-141 

- Hoittos, G. (2009) ¿Qué papel deben desempeñar los filósofos en los debates bioéticos? Presentación y 

discusión de El Futuro de la Naturaleza Humana ¿Hacia una eugenesia liberal? De J. Habermas. En 

González Valenzuela Juliana (coord.) Filosofía y Ciencias de la Vida, México, FCE, pp. 175-204 



- Iacub, Marcela (2004) Las biotecnologías y el poder sobre la vida en Eribon, Didier (2004) El 

infrecuentable Michael Foucault, Buenos Aires, Letra Viva pp 173-180 

- Irrazábal, Gabriela (2008) Nosotros, los bioéticos. Estrategias de producción identitarias de grupos 

católicos reunidos en torno a la bioética. V Jornadas de Sociología de la UNLP  10, 11 y 12 de 

diciembre.CD-ROM ISBN 978-950-34-0514-7 

- Irrazábal, Gabriela y Carbonelli, Marcos. (2010) Católicos y Evangélicos ¿alianzas religiosas en el campo 

de la bioética en Argentina? Revista Nómadas, n° 26,  Enero –Junio. Universidad Complutense de Madrid. 

ISSN 15786730 pp.269-284 disponible en http://www.ucm.es/info/nomadas/26/index.html 

- Kelly, Susan (2003) “Public Bioethics and Publics: Consensus, Boundaries, and Participation in 

Biomedical Science 

Policy”. Science, Technology, & Human Values, Vol. 28, No. 3 pp. 339-364 disponible en 

http://www.jstor.org/stable/1557968 (consulta 29/7/2009) 

- Kemp, Peter (2009) La reciprocidad entre la bioética y el bioderecho. En  González, V. Juliana (coord.) 

Filosofía y Ciencias de la Vida. México: Fondo de Cultura Económica. Pp. 161 -174  

- Luna, Florencia (2009) Planteos Clásicos y teoría de los principios. En Luna, Florencia y Salles Arleen, 

Bioética: nuevas reflexiones sobre debates clásicos. Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica pp.23-78 

- Mallimaci, Fortunato (2007): Excepcionalidad y secularizaciones múltiples: hacia otro análisis entre 

religión y política. En: Mallimaci Fortunato (comp.) Religión y Política. Buenos Aires: Biblos pp- 7-20 

- Mallimaci, Fortunato y Giménez Béliveau Verónica (2008) Historia de vida y métodos biográficos. En 

Vasilachis Irene (coord.). Estrategias de Investigación Cualitativa. Barcelona: Gedisa pp. 175-212 

- Marshall, Patricia (1992) “Anthropology and Bioethics”. Medical Anthropology Quarterly, New Series, 

Vol. 6, No. 1 pp. 49-73 disponible en http://www.jstor.org/stable/648742 (consulta 29/07/2009) 

- Outomuro, Delia. (2008) “Fundamentación de la enseñanza de la bioética en medicina”. Acta Bioethica 

2008; 14 (1) pp. 19-29 

- Pastor García, Luis (2008) Ciencias religiosas y quehacer bioético en Cuadernos de Bioética XIX, 3º. 

Pp485-494 disponible en http://www.aebioetica.org/cb67.htm (consulta 11/7/09) 

- Peliche, Fernando (2005), Bioética, principios y después. Disponible en 

http://www.fac.org.ar/ccvc/llave/c065/peliche.php [acceso 17 de junio de 2009] 

- Perez Tamayo, Ruy, Lisker Ruben y Tapia Ricardo (2007) (coord.) La construcción de la bioética. Textos 

de Bioética vol. I. México FCE 

- Pfeiffer, María Luisa  (2009) “Investigación en medicina y derechos humanos”. Andamios Volumen 6, 

número 12, diciembre, 2009, pp. 323-345 

- Pfeiffer, María luisa (2003) “La investigación genética y el derecho a la vida”. Persona y Bioética Mayo-

Agosto de 2003. Año 7 nº 19 pp. 27-38 

- Ramos, Flávia Regina Souza  and  Do O, Jorge Ramos (2009) “Bioética e identidade profissional: a 

construção de uma experiência de si do trabalhador da saúde”. Interface (Botucatu) vol.13, n.29 [consulta  



2010-04-19], pp. 259-270 . disponible en : 

<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-32832009000200002&lng=en&nrm=iso>. 

- Rodríguez Yunta, Eduardo (2009) “Temas para una bioética latinoamericana” Acta Bioethica; 15 (1): 87-

93 

- Salles, Arleen (2009) Enfoques éticos alternativos. En Luna, Florencia y Salles Arleen, Bioética: nuevas 

reflexiones sobre debates clásicos. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica pp79-136 

- Sgreccia, Elio (2000) La bioética como praxis. Buenos Aires, EDUCA 

- Sgreccia, Elio (2004) “Bioética Personalista y consideraciones respecto al final de la vida”. Vida y Ética 

año 5 n°2, Buenos Aires: EDUCA 

- Sgreccia, Elio (2009) Manual de bioética I. Fundamentos y ética biomédica. Madrid: BAC  

- Zussman , Robert (1997) “Sociological Perspectives on Medical Ethics and Decision-Making”. Annual 

Review of Sociology, Vol. 23. pp. 171-189 disponible en http://www.jstor.org/stable/2952548 (Consulta 

24/11/2009) 

- Souza Ramos Flávia Regina, Gonçalves Nitschke Rosane e Medeiros Borges Laurete (2009)  “A bioética 

nas contingências do tempo presente − a crítica como destino?” Texto Contexto Enferm, Florianópolis, 

2009 Out-Dez; 18(4): 788-96. 

- Tausig, Mark et. al (2007) “The bioethics of medical research in very poor countries”. Health Vol 11(2): 

145 – 161 disponible en http://hea.sagepub.com/cgi/content/abstract/11/2/145 (Consulta 24/10/2009) 

- Tealdi, Juan C. (2008) Bioética. Conceptos éticos. En Tealdi, Juan C. (Director) Diccionario 

Latinoamericano de Bioética. Bogotá, UNESCO/Universidad Nacional de Colombia. Pp. 94-95; 125-126 y 

177-180 

- UNESCO (1997) Declaración Universal sobre el Genoma Humano y los Derechos Humanos. Disponible 

en www.unesco.org (consulta 26/5/2010) 

- UNESCO (2003) Declaración Universal sobre los Datos Genéticos Humanos. Disponible en 

www.unesco.org (consulta 26/5/2010) 

- UNESCO (2005) Declaración Universal sobre bioética y derechos humanos. Disponible en 

www.unesco.org (consulta 26/5/2010)  

- Valles, Miguel (2000) Técnicas cualitativas de investigación social. Reflexión metodológica y práctica 

profesional, Madrid, Síntesis 

- Vaggione, Juan Marco. (2005). Reactive Politicization and Religious Dissidence: The Political Mutations 

of the Religious. Social Theory and Practice, Vol. 31, N 2, 165-188. 

- Vasilachis Irene (2008) La investigación cualitativa. En Vasilachis Irene (coord.) Estrategias de 

Investigación cualitativa pp. 23-60 

 


